## El paraíso en el piso 37 - Patrícia Lagarde

## **Fernanda Grigolin**

Todo lo arrastra y pierde este incansable
Hilo sutil de arena numerosa.
No he de salvarme yo, fortuita cosa
De tiempo, que es materia deleznable.
(Jorge Luis Borges. El Reloj de arena)

**El Paraíso en el Piso 37** trata da inconsistência do tempo. Do tempo que é construtor e destruidor da vida. Do tempo que é matéria de pouca solidez e pouco duradoura. Do tempo que nos é entregue e, concomitantemente, se desmaterializa e se esparrama.

O tempo é a matéria desprezível (deleznable), nas palavras do escritor Jorge Luís Borges. A matéria inconsistente que se rompe, desagrega, desfazse facilmente. A matéria que invade, destroça, consome e está fora e dentro de nós. O tempo é a própria impermanência. E, certamente, foi o perene do tempo o fio condutor de Patrícia Lagarde em seu livro.



Figura 1 – O livro (LAGARDE, 2005), de 42 páginas, possui capa dura, o tamanho é de 23x17cm, com lombada de 2,5cm, vertical.

O Paraíso de Lagarde se deu em uma sucessão de encontros. Em certo dia, ela decidiu visitar o 37º andar de um edifício histórico de sua cidade: a Torre Latino-Americana. É o primeiro arranha-céu mexicano, edifício datado de 1949, ponto turístico da Cidade do México.



Figura 2 - LAGARDE, 2005

Lá, no penúltimo andar do edifício, a fotógrafa entrou em contato com um aquário contendo os mais variados tipos de peixes tropicais. Ao visitá-lo pela primeira vez, a artista Patrícia Lagarde teve a certeza de que aquilo era "a representação exata do paraíso" e de que havia estado ali na infância. Foi e voltou diversas vezes, acompanhada de uma câmera digital compacta. Ao fotografar o lugar, descobriu que era impossível ter estado ali quando criança: o aquário havia sido construído quando ela já estava na juventude.

Enquanto fotografava e editava as imagens, ela pensava o livro em si, e por esse motivo, a autora considera **El Paraíso en Piso 37** seu melhor livro. O processo de fotografar ocorreu concomitantemente ao processo de construção do projeto, bem como sua finalização.

A morte do paraíso não é apenas simbólica, a autora foi testemunha da destruição real do aquário. Foi durante a edição que a autora ficou sabendo que o local estava sendo desconstruído e iria ser substituído por uma lanchonete. É sobre a construção e a perda do paraíso, sobre o que é mais perene na vida, que trata o livro; é por esses dois momentos que ele está dividido.

## No Paraíso: construção e perda

O Paraíso inicia com a conformação dos rios e sua flora exuberante, e com os peixes habitantes do paraíso, e finaliza com a sua destruição pela ação humana. Imageticamente, o livro tem início com imagens da flora; depois, os peixes em primeiro plano; aos poucos, aparece a cidade em segundo plano; por fim, aparece a cidade que anuncia o relógio.

Relatos mitológicos cristãos são trazidos em texto. No início, com um indicativo do Gênesis, ao citar Pierre d'Ally<sup>1</sup>, que informa que os braços dos quatro rios se formam e produzem o nascimento do mundo na mesma fonte: um lago.

O redondo do mundo, a formação dos quatro rios e o nascimento do que somos e seus mitos invadem a construção do livro. A teofania cristã se presentifica nas imagens, nas palavras e na edição. As citações falam entre si e por meio das imagens. O lago nutre e dá vida aos peixes dos mais variados tamanhos. Aparentemente, o paraíso encontra-se no oriente.

O aquário é território de convívio da diversidade de espécies de vários mares. É o espaço de uma proposta de paraíso. As imagens são compostas por tons de cinza. Os enquadramentos mostram, por vezes, em primeiro plano, os detalhes das plantas e dos animais, ora distantes, em construções do cenário aquático.

Todavia, aos poucos, a cidade surge. O lago não é um local alhures ou envolto em redemoinho, como os narrados pelas primeiras histórias de viajantes europeus rumo ao idílico, ao selvagem, ao que precisava ser dominado, domesticado e evangelizado. O Paraíso tem território; o encontro de todos os mares está em uma cidade grande, na imensidão de uma megalópole.

Até os mitos e citações cristãs são base de fundo para outro personagem real e mexicano: o aloxote. É ele que, em contraste com a luz do aquário, apresenta o paraíso. Suas patas, corpo alongado e cabeça são apresentados.

73

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> O teólogo da escolástica, Pierre d'Ally, que foi o primeiro a discorrer sobre a forma redonda da Terra, bem antes de Copérnico.

À primeira vista, ele parece um animal montado, muito similar aos animais do projeto Fauna, de Joan Fontcuberta. Mas o aloxote existe; é um animal que vive em ambientes escuros e águas doces. Um ser que está sempre com os olhos abertos e de rápida regeneração. Em asteca, aloxote significa monstro aquático. Na mitologia local, ele é encarnação do deus Xolotl, o deus asteca do caminho, do fogo e da iluminação, aquele que conduz as almas durante sua jornada por Mictlan. Aqui, é ele o condutor da criação e destruição do paraíso. O animal errante, natural da Cidade do México, bem como a Torre Latino-americana, o aquário e a autora.



Figura 3 – LAGARDE, 2005



Figura 4 – LAGARDE, 2005

Na última parte do livro, a destruição, o aquário vazio, o preto invade o cinza, os peixes mortos. A simbologia do tempo se materializa na imagem do relógio, que vem logo na sequência de uma imagem da cidade. O que as imagens nos informam refere-se à nossa condição humana, nossa mortalidade; só nos cabe a expulsão do Paraíso e o passar dos dias.

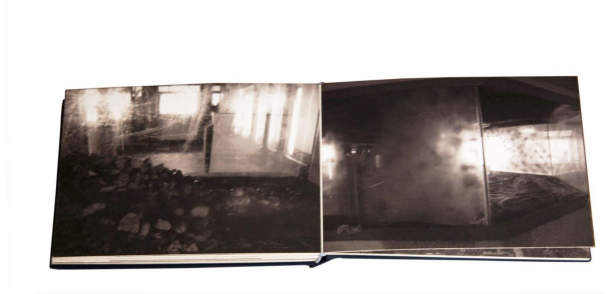


Figura 5 – LAGARDE, 2005



Figura 6 - LAGARDE, 2005

Pode-se dizer que o trabalho de Lagarde aproxima-se do conceito denominado contravisão, de Joan Fontcuberta (2011). De acordo com o autor, um dos "papéis" contemporâneaos da fotografia é o de desenvolver o ilusório e produzir as tramas do simbólico que são compartimentos de um recipiente no qual se constroi nossa experiência.

Por meio daquilo que se experimenta, aparece o fantástico e, dele, uma grande aproximação com a literatura. Isso porque o Paraíso de Lagarde nos orienta a um campo latino-americano presente nos seres imaginários de Jorge Luís Borges e de seus textos sobre o tempo, ou mesmo na Comala, de Rulfo, cuja narrativa fragmentada se reverte em jogos de primeira e terceira. Os viajantes e suas mitologias dão pistas falaciosas e ambivalentes sobre o que é o paraíso. São Isidoro, Pierre d'Ally aparecem em textos com imagens de Adão e Eva (representados pelas placas do banheiro), porém, os protagonistas da história são o aloxote e a Cidade do México.

Talvez seja Jorge Luís Borges o grande companheiro de jornada da artista, pois, segundo ele, as ações do rio que arrebata, destroça, consome, são agentes e ações. Pode ser eu ou você:

El tiempo es un río que me arrebata, pero yo soy el río; es un tigre que me destroza, pero yo soy el tigre; es un fuego que me consume, pero yo soy el fuego. El mundo, desgraciadamente, es real; yo, desgraciadamente, soy Borges. (Jorge Luis Borges. Nueva refutación del tiempo)

## Referências bibliográficas

BORGES, Jorge Luís. **Obras completas**, otras inquisiciones (1952), Emecé Editores, Buenos Aires, 1974.

FONTCUBERTA, Joan. **La cámara de pandora**: la fotografia despues de la fotografia. Barcelona: GG, 2010.

GRIGOLIN, Fernanda. **Experiências de artistas**: aproximações entre a fotografia e o livro. São José dos Campos: Publicações Iara, 2013.

LAGARDE, Patricia. **El paraíso en el piso 37**. Ciudad de México: Livro de artista., 2005.